Dea SelenEmc2

Omero




Indice

Tradizione biografica

La questione omerica

21 etaantica . . ... ... ... oL
2.2 Lanuova formulazione moderna della questione
2.3 Analiticied unitari . . ... ............
24 Lipotesioralistica . . . . ... ... ........

La tradizione manoscritta

31 Antichita . . ... ... ... ... .. ... ...
32 Medioevo . ... ...
33 etamoderna . ... .. ... ... ... .....

Omero nel Baltico?
Religione e antropologia in Omero

Proemio Iliade
6.1 Guerradeitopiedellerane ... .........

10
10
12
13

14

15

17



1
( Tradizione biografica

La biografia tradizionale di Omero, tratta dalle fonti antiche, e fantasiosa. I
tentativi di costruire una biografia di quello che si € sempre ritenuto il pri-
mo poeta greco sono confluiti in un corpus di sette biografie comunemente
indicate come Vite di Omero. La piti estesa e dettagliata & quella attribuita,
con tutta probabilita erroneamente, ad Erodoto, e percio definita Vita He-
rodotea. Un’altra biografia molto popolare tra gli antichi autori e quella
attribuita, altrettanto erroneamente, a Plutarco. Ad esse si puo aggiungere
come ottava testimonianza di simili interessi biografici 'anonimo Agone
di Omero e Esiodo. Alcune delle genealogie mitiche di Omero tramandate
da queste biografie sostenevano che fosse figlio della ninfa Creteide, altre
lo volevano discendente di Orfeo, il mitico poeta della Tracia che rendeva
mansuete le belve con il suo canto.

Una parte notevolmente importante nella tradizione biografica di Ome-
ro verteva intorno alla questione della sua patria. Nell’antichita ben sette
citta si contendevano il diritto di aver dato i natali a Omero: prime tra tutte
Chio, Smirne e Colofone, poi Atene, Argo, Rodi e Salamina. La maggio-
ranza di queste citta si trova nell’Asia minore, e precisamente nella Ionia.
In effetti, la lingua di base dell’ Iliade ¢ il dialetto ionico: questo dato attesta
pero soltanto che la formazione dell’epica ¢ probabilmente da collocarsi
non nella Grecia propriamente detta, ma nelle colonie ioniche della costa
turca, e non ci dice nulla sulla reale esistenza di Omero, né tantomeno sulla
sua provenienza.

L’ Iliade contiene anche, oltre alla base ionica, molti eolismi (termini
eolici). Pindaro suggerisce percio che la patria di Omero potrebbe essere
Smirne: una citta sulla costa nord dell’attuale Turchia, abitata appunto sia



da Ioni che da Eoli. Quest’ipotesi e stata pero privata del suo fondamento
quando gli studiosi si sono resi conto che molti di quelli che venivano
considerati eolismi erano in realta parole achee.

Secondo Semonide di Amorgo, invece, Omero era di Chio; di certo
sappiamo solo che nella stessa Chio c’era un gruppo di rapsodi che si
definivano "Omeridi”. Inoltre, in uno tra i tanti inni a divinita che vennero
attribuiti ad Omero, I'Inno ad Apollo, I'autore definisce se stesso “uomo
cieco che abita nella rocciosa Chio”. Accettando dunque come scritto da
Omero I'Inno ad Apollo, si spiegherebbero sia la rivendicazione dei natali
del cantore da parte di Chio, sia 1'origine del nome (da ? ?? ????, ho me-
horo-n, il cieco). Erano queste, probabilmente, le basi della convinzione di
Semonide. Tuttavia, entrambe le affermazioni, quella di Pindaro e quella
di Semonide, mancano di prove concrete.

Secondo Erodoto la data della nascita di Omero oscillerebbe tra il 1194
e il 1184 a.C., sarebbe cioé vissuto poco dopo la guerra di Troia; in altre
biografie Omero risulta invece nato in epoca posteriore, perlopiu verso
I"VIII secolo. La contraddittorieta di queste notizie non aveva incrinato
nei Greci la convinzione che il poeta fosse veramente esistito, anzi aveva
contribuito a farne una figura mitica, il poeta per eccellenza.

Anche sul significato del nome di Omero si sviluppo la discussione.
Nelle Vite, si dice che il vero nome di Omero sarebbe stato Melesige-
ne, cioe (secondo l'interpretazione contenuta nella Vita Herodotea) “nato
presso il fiume Meleto”. Il nome Omero sarebbe quindi un soprannome:
tradizionalmente lo si faceva derivare o da ? ?? ???? (il cieco), oppure da

Inevitabilmente un’ulteriore discussione si accese sul rapporto crono-
logio esistente tra Omero e 'altro cardine della poesia greca, Esiodo. Come
si puo vedere dalle Vite, c’era sia chi pensava che Omero fosse vissuto in
eta anteriore ad Esiodo, sia chi riteneva che fosse invece pit giovane, e
anche chi li voleva contemporanei. Nel gia citato Agone si racconta di
una gara poetica tra Omero e Esiodo, indetta in occasione dei funerali di
Anfidamante, re dell’isola di Eubea. Al termine della gara, Esiodo lesse un
passo delle Opere e Giorni dedicato alla pace e all’agricoltura, Omero uno
dell'lliade consistente in una scena di guerra. Per questo il re Panede, fra-
tello del morto Anfidamante, assegno la vittoria ad Esiodo. Sicuramente,
in ogni caso, questa leggenda e del tutto priva di fondamento.

Sostanzialmente, in conclusione, nessuno dei dati fornitici dalla tradi-
zione biografica antica ci consente affermazioni anche solo possibili per
stabilire la reale esistenza storica di Omero. Anche per queste ragioni,
oltre che sulla base di considerazioni approfondite sulla probabile compo-
sizione orale dei poemi (cfr. pit sotto), la critica ha ormai da tempo quasi

3



generalmente concluso che non sia mai esistito un distinto autore di nome
Omero a cui ricondurre nella loro integrita i due poemi maggiori della
letteratura greca.



2
( La questione omerica

2.1 eta antica

I numerosi problemi relativi alla reale esistenza storica di Omero e alla
composizione dei due poemi diedero origine a quella che si e soliti defi-
nire questione omerica, che per secoli ha cercato di stabilire se fosse mai
realmente esistito un poeta di nome Omero e quali opere, tra tutte quel-
le legate alla sua figura, gli si potessero eventualmente attribuire; o, in
alternativa, quale sia stato il processo di composizione dell’Illiade e del-
I’Odissea. La paternita della questione viene tradizionalmente attribuita a
tre studiosi: Frangois Hédelin abate d’Aubignac (1604-1676), Giambattista
Vico (1668-1744) e soprattutto Friedrich August Wolf (1759-1824).

I dubbi intorno ad Omero e alla reale entita della sua produzione sono
perd ben pitt antichi. Gia Erodoto, in un passo della sua storia delle
guerre persiane (2, 116-7), dedica una breve digressione alla questione
della paternita omerica dei Cypria, concludendo, in base a incongruenze
narrative con I’ Iliade, che essi non possano essere opera di Omero, ma
debbano essere attribuiti ad un altro poeta.

La prima testimonianza relativa ad una redazione complessiva, nella
forma dei due poemi, dei vari canti prima diffusi separatamente risale fino
al VIsecoloa. C., ed e¢legata al nome di Pisistrato, tiranno di Atene tra il 561
e i1 527 a.C. Dice infatti Cicerone nel suo [[De Oratore]]: “primus Homeri
libros confusos antea sic disposuisse dicitur, ut nunc habemus” (Si dice che
Pisistrato per primo avesse ordinato i libri di Omero, prima confusi, cosi
come ora li abbiamo). E’ stata cosi sostenuta un’ipotesi secondo cui nella
biblioteca che, stando ad alcune fonti, Pisistrato avrebbe organizzato ad



Atene fosse contenuta 1’ Iliade di Omero, fatta realizzare dal figlio Ipparco.
Tuttavia, la tesi della cosiddetta redazione pisistratea e stata screditata, cosi
come l’esistenza stessa di una biblioteca ad Atene nel VI secolo a. C.: il
filologo italiano Giorgio Pasquali affermava che, supponendo 1’esistenza
di una biblioteca ad Atene in quel periodo, non si vede cosa avrebbe potuto
contenere, per il numero ancora relativamente ridotto di opere prodotte e
per I'uso non ancora preminente della scrittura a cui affidarle).

Una parte dei critici antichi, rappresentata soprattutto dai due gram-
matici Xenone ed Ellanico, noti come i Khorizontes (separatori), confer-
mavano invece l'esistenza di Omero, ma ritenevano che non tutti e due
i poemi fossero da ricondurre a lui, e percio gli attribuivano unicamente
I'lliade, mentre ritenevano I’ Odissea composta oltre cent’anni dopo da un
ignoto aedo.

Nell’antichita furono soprattutto Aristoteleme i grammatici alessandri-
ni a occuparsi della questione. Il primo affermava 1’esistenza di Omero,
ma, tra tutte le opere legate al suo nome, gli attribuiva la composizione
soltanto di Iliade, Odissea e Margite. Fra gli alessandrini, i grammatici
Aristofane di Bisanzio e Aristarco di Samotracia formularono l'ipotesi de-
stinata a restare la piu diffusa fino all’avvento dei filologi oralisti. Essi
sostenevano 1'esistenza di Omero e gli attribuivano soltanto 1" Iliade e I’
Odissea; inoltre, sistemarono le due opere nella versione che possediamo
oggi e ne espunsero i passi a loro dire corrotti e integrarono alcuni versi.

Una precisazione della tesi di Aristarco si puo considerare la conclu-
sione, dovuta a ragioni stilistiche, a cui giunge I'anonimo del Sublime,
secondo cui Omero avrebbe composto 1" [liade in giovane eta e 1’ Odissea
da vecchio.

2.2 La nuova formulazione moderna della que-
stione

Simili discussioni ricevettero uno scossone con la composizione dell’opera
dell’abate d’Aubignac Conjectures académiques ou dissertation sur I'Iliade
(1664, ma pubblicata postumo nel 1751), in cui si sosteneva che Omero non
fosse mai esistito, e che i poemi come noi li leggiamo siano il frutto di
un’operazione redazionale che avrebbe riunito in un unico testo episodi
epici originariamente isolati.

In questa nuova fase della critica omerica, la posizione di Vico, che solo
in epoca recente e entrata a far parte della storia della “questione omeri-
ca”, riveste in realta un ruolo importantissimo. Proprio nel capitolo della



Scienza Nuova (ultima edizione del 1744) dedicato a ”la discoverta del ve-
ro Omero” si ha infatti la prima formulazione dell’oralita originaria della
composizione e della trasmissione dei poemi. In Omero, secondo Vico (co-
me gia aveva affermato d’Aubignac, che Vico non conosceva), non bisogna
riconoscere una reale figura storica di poeta, ma una personificazione della
facolta poetica del popolo greco.

Nel 1788 vengono infine pubblicati da Jean-Baptiste d”Ansse de Villoi-
son gli scolii omerici contenuti a margine del pitt importante manoscritto
dell’ Iliade, il Veneto Marciano A, che costituiscono una fonte fondamen-
tale di conoscenze sull’attivita critica compiuta sui poemi in eta ellenistica.
Lavorando su questi scolii, Friedrich August Wolf nei celebri Prolegomena
ad Homerum traccio per la prima volta la storia del testo omerico qual e
ricostruibile per il periodo che va da Pisistrato fino all’epoca alessandrina.
Spingendosi poi ancora pit indietro, Wolf avanzo nuovamente 1'ipotesi
che gia era stata di Vico e di d’Aubignac, sostenendo 1’originaria composi-
zione orale dei poemi, che poi sarebbero stati trasmessi sempre oralmente
almeno fino al V secolo a. C.

2.3 Analitici ed unitari

Le conclusioni di Wolf secondo cui i poemi omerici non sarebbero opera di
un singolo poeta, ma di pit1 autori che operavano oralmente, porto la criti-
ca a orientarsi in due schieramenti. La prima a svilupparsi fu la cosiddetta
critica analitica: sottoponendo i poemi ad una capillare indagine lingiusti-
ca e stilistica, gli analitici si proponevano di individuare tutte le eventuali
cesure interne ai due poemi con lo scopo di riconoscere le personalita dei
diversi autori di ogni episodio. I principali analitici furono: Gottfried Her-
mann (1772-1848), secondo cui i due poemi omerici deriverebbero da due
nuclei originali (Ur-Ilias, intorno all’ira di Achille, e Ur-Odyssee, incentrata
sul ritorno di Odisseo), a cui sarebbero state fatte aggiunte ed ampliamenti;
Karl Lachmann (1793-1851), le cui teorie trovano una certa analogia con
quelle di Hédelin d’Aubignac, secondo cui 1" Iliade sarebbe composta da
16 canti popolari riuniti e poi trascritti per ordine di Pisistrato (Kleinlie-
dertheorie); Adolf Kirchoff, che, studiando 1" Odissea, teorizzo che fosse

ritorno di Ulisse e I’arrivo in patria); Ulrich von Wilamowitz Moellendorff
(1848-1931), il quale sosteneva che Omero avesse raccolto e rielaborato dei
canti tradizionali, organizzandoli attorno ad un unico tema.

A questo indirizzo della critica si opposero naturalmente le posizioni
di quegli studiosi che, come Wolfgang Schadewaldt, credevano di poter



trovare nei vari rimandi interni ai poemi, nei procedimenti di anticipazio-
ne di episodi non ancora avvenuti, nella distribuzione dei tempi e nella
struttura dell’azione le prove di un’unita d’origine nella concezione delle
due opere. I due poemi sarebbero stati composti fin dall’inizio in modo
unitario, con una struttura ben congegnata e una serie di episodi appoi-
stamente predisposti in vista di un fine, senza con cid negare eventuali
inserzioni avvenute in seguito, nel corso dei secoli e col procedere delle
recitazioni. E senz’altro significativo che proprio Schadewaldt, uno degli
esponenti principali della corrente unitaria, abbia anche dato fede al nucleo
centrale, se non ai singoli dettagli narrativi, delle Vite omeriche, cercando
di estrapolare la verita dalla leggenda e di ricostruire una figura di Omero
storicamente verisimile.

2.4 L’ipotesi oralistica

Almeno nei termini in cui era tradizionalmente fomulata, la questione
omerica ¢ lontana dall’essere risolta, perché in realta & probabilmente in-
solubile. Nel secolo scorso, le domande ormai classiche intorno a cui si
era fino allora imperniata la questione omerica cominciarono in effetti a
perdere di senso di fronte ad una nuova impostazione del problema resa
possibile dagli studi sui processi di composizione dell’epica nelle culture
pre-letterarie effettuati sul campo da alcuni studiosi americani.

I pioniere di questi studi, ed il principlae tra quelli che vengono definiti
filologi oralisti, fu Milman Parry, studioso americano, che formulo la prima
versione della sua teoria in L'epithete traditionelle dans Homere. Essai sur
un problémede style homérique (1928). Nella teoria di Parry (che non era
specificamente un omerista), auralita e oralita sono la chiave di lettura: gli
aedi avrebbero cantato improvvisando, o meglio impostato elementi via
via innovativi su di una matrice standard; oppure avrebbero declamato
al pubblico dopo aver composto in forma scritta. Ebbene Parry ipotizzo
un primo momento in cui i due testi dovettero circolare di bocca in bocca,
da padre in figlio, esclusivamente in forma orale; successivamente per
esigenze pratiche ed evolutive intervenne qualcuno ad unificare, quasi
cucendoli, i vari tessuti dell” epos omerico, e questo qualcuno potrebbe
essere un Omero realmente vissuto o un’équipe rapsodica specializzata
sotto ilnome Omero. Il centro dellaricerca di Parry riguarda, come dichiara
il titolo del suo saggio, 1'epiteto tradizionale epico, cioe l'attributo che
accompagna il nome nei testi omerici (”pie veloce Achille”, per esempio),
che viene studiato nel contesto del nesso formulare che 1'insieme nome-



epiteto determina. Le conclusioni cardine della teoria di Parry si possono
cosl riassumere:

*1’epiteto e fisso ed il suo utilizzo e determinato non dal suo significato,
ma dal valore metrico che la coppia nome-epiteto viene ad assumere nel
verso; * l'epiteto ha funzione esclusivamente ornamentale: non aggiun-
ge cioe al nome che accompagna una specificazione necessaria, e spesso
nemmeno coerente con le caratteristiche del personaggio che qualifica (Me-
nelao, ad esempio, & costantemente definito nell” Iliade “forte nel grido”
anche se non grida mai, e allo stesso modo personaggi moralmente ne-
gativi possono essere qualificati con 'aggettivo “valoroso”); * I'epiteto e
tradizionale, cioe fanno parte di un repertorio d’uso a disposizione dei
poeti, che non hanno percio bisogno di crearne di nuovi, ma attingono ad
una preesistente tradizione di aed.i.

I principi cosi costituiti della tradizionalita e della formularita della di-
zione epica portano Parry a pronunciarsi sulla questione omerica, distrug-
gendone i presupposti in nome dell’unica certezza che un simile studio
formulare dei poemi consente di raggiungere: nella loro struttura, 1’ Iliade
e 1" Odissea sono assolutamente arcaici, m questo ci permette solo di af-
fermare che essi rispecchiano una tradizione consolidata di aedi. Questo
giustifica la somiglianza stilistica esistente tra i due poemi. Non ci consen-
te pero di dire nulla di certo sul loro autore, né su quanti possano esserne
stati gli autori.

Subito le tesi di Parry vennero estese su un campo pitt ampio della
coppia nome-epiteto. Walter Arend, in un celebre libro del 1933 (Die
typischen Szenen bei Homer), riproponendo le tesi di Parry, notava che
non solamente ci sono delle ripetizioni di segmenti metrici, ma anche
scene fisse o tipiche (discesa dalla nave, descrizione dell’armatura, morte
dell’eroe, etc.), vale a dire scene che si ripetono letteralmente ogni volta che
si ripresenta un identico contesto nella narrazione. Individuo quindi dei
canoni compositivi globali, che avrebbero organizzato 'intera narrazione:
il catalogo, la ring composition e lo schidione.

Infine, Eric Havelock ipotizzo che I'opera omerica fosse in realta un’en-
ciclopedia tribale: i racconti sarebbero serviti ad insegnare la morale o
trasmettere la conoscenza e quindi I'opera avrebbe dovuto essere costruita
secondo una struttura educativa.



La tradizione manoscritta

3.1 Antichita

L'Tliade e I'Odissea vennero fissate per scritto nella Ionia di Asia, intorno
all’VIII secolo a.C: la scrittura venne introdotta nel 750 a.C circa; si puo
supporre che trent’anni dopo, nel 720 a.C, gli aedi possano averla utilizzata.
E probabile che pit1 aedi abbiamo cominciato ad usare la scrittura per fissare
testi che affidavano completamente alla memoria; la scrittura era null’altro
che un nuovo mezzo per agevolare il proprio lavoro, sia per poter lavorare
piu facilmente sui testi, sia per non dover affidare tutto alla memoria.

Nell’epoca dell’auralita il magma epico comincia a sedimentarsi nella
sua struttura, ma e anche vero che mantiene una certa fluidita. Si puo dire
che all'inizio c’erano un grandissimo numero di episodi e sezioni rapso-
diche legate al Ciclo Troiano; vari autori, tra cui forse Omero, nell’epoca
dell’auralita, intorno al 750 a.C circa, operano una cernita, scegliendo da
questa immane mole di racconti un numero sempre pit1 esiguo di sezioni,
numero che se per Omero fu 24, per altri autori poteva essere 20, 0 18, o
26, o anche 50. Quello che e certo & che la versione di Omero fu quella
che si impose, e che dopo di lui altri aedi continuarono si a selezionare
continuamente episodi per creare la “loro” Iliade, ma tennero conto che la
versione dell'Iliade piti in voga era quella di Omero.

Non tutti gli aedi cantavano la stessa Iliade, e non si arrivo mai ad avere
un testo standard per tutti; c’erano una miriade di testi simili tra loro, ma
con leggere differenze.

Il poema non ha ancora, durante I’auralita, una struttura definitivamen-
te chiusa. Non possediamo 1’originale piti antico dell’opera, ma sappiamo

10



che gia nel VI secolo a.C ne circolavano degli esemplari.

L’auralita non consenti di stabilire delle edizioni canoniche, e 1'Iliade
pisistratea non fu un caso unico: sul modello di Atene ogni citta, e di sicuro
Creta, Cipro, Argo e Marsiglia, probabilmente aveva un’edizione “locale”,

che in pil rispetto alla versione pisistratea; varie fonti ce ne parlano ma
non ne sappiamo l'origine. Llliade e 10dissea erano la base dell’insegna-
mento elementare: i piccoli greci imparavano a leggere leggendo i poemi
di Omero; molto probabilmente i maestri semplificarono i poemi affinché
fossero di pit1 facile comprensione per i bambini.

si facevano fare edizioni proprie. Un esempio molto famoso e quello di
Aristotele, che si fece creare un’edizione dell’Iliade e dell’Odissea per farla
leggere ad Alessandro Magno, suo discepolo, intorno alla fine del 4° sec.
a.C. Con tutte queste versioni pre-alessandrine, si & arrivati a una sorta
di testo base attico, una vulgata attica (la parola vulgata viene usata dagli
studiosi in riferimento alla Vulgata di San Girolamo, che all’inizio dell’era
cristiana analizzo le varie versioni della Bibbia esistenti e le unifico in
un testo latino definitivo, che chiamo appunto vulgata - per il volgo, da
divulgare).

Gli antichi grammatici alessandrini tra il IIl e il Il secolo concentrarono il
loro lavoro di filologia del testo su Omero, sia perché il materiale era ancora
molto confuso, sia perché egli era universalmente riconosciuto come il pa-

volta ad eliminare le varie interpolazioni e a ripulire il poema dai vari versi
formulari suppletivi, formule varianti che entravano anche tutte insieme.
Si arrivo dunque ad un testo definitivo. Un contributo fondamentale fu
quello di tre grandi filologi, vissuti tra la meta del terzo secolo e la meta
del secondo: Zenodoto di Efeso, che elabord la numerazione alfabetica
dei libri ed opero una ionizzazione (sostitui gli eolismi con termici ionici),
Aristofane di Bisanzio, di cui non ci resta nulla, ma che sappiamo che fu
un gran commentatore, inseri il prosodio (l'alternarsi di lunghe e brevi),
i segni critici (come la crux, l'obelos) e gli spiriti, Aristarco di Samotracia,
che opero una forte ed oggi considerata sconveniente atticizzazione, con-
vinto che Omero fosse di Atene, e si occup6 di scegliere una lezione per
ogni vocabolo “dubbio”, curandosi pero di mettere un obelos con le altre
lezioni scartate; non e ancora chiaro se si baso sull’istinto o comparo vari
testi.

Il nostro testo dell'Iliade e piuttosto diverso da quello di Aristarco. Su

11



874 punti in cui egli scelse una particolare lezione, solo 84 tornano nei
nostri testi; la vulgata alexandrina ¢ quindi uguale alla nostra solo per il
10%. Questo dimostra che il testo della vulgata alessandrina non era defi-
nitivo; e possibile che nella stessa biblioteca d’Alessandria d’Egitto, dove
gli studiosi erano famosi per i loro litigi, ci fossero piti versioni dell'Iliade.
Un’invenzione molto importante della biblioteca di Alessandria furono gli

Dunque i primi studi sul testo furono effettuati tra il III e il II secolo a.C
dagli studiosi alessandrini; poi tra il I e il II secolo d.C. quattro scoliasti

sivo nell’opera “Commento dei Quattro”. L'Iliade di Omero tuttavia non
riusci a influenzare tutte le zone dove era diffusa; anche in eta ellenistica
giravano piu versioni, probabilmente derivanti dalla vulgata ateniese del
V secolo, che proveniva da varie tradizioni orali e rapsodiche.

Intorno alla meta del II secolo, dopo il lavoro di Alessandria, giravano
il testo alessandrino e residui di altre versioni. Di certo gli Ellenisti stabili-
rono il numero di versi e la suddivisione dei versi. Dal 150 a.C sparirono le
altre versioni testuali e si impose un unico testo dell’lliade; tutti i papiri ri-
trovati da quella data in poi corrispondono ai nostri manoscritti medievali:
la vulgata medievale ¢ la sintesi di tutto.

3.2 Medioevo

Nel medioevo occidentale non era diffusa la conoscenza del greco, nemme-
no tra personaggi come Dante o Petrarca; uno dei pochi che lo conosceva
era Boccaccio, che lo imparo a Napoli da Leonzio Pilato. L'lliade era co-
nosciuta in occidente grazie alla Ilias tradotta in latino di eta neroniana.
Prima dei lavoro dei grammatici Alessandrini, il materiale di Omero era
molto fluido, ma anche dopo di esso altri fattori continuarono a modifica-

L'lliade fu molto piti copiata e studiata dell’Odissea.

Nel 1170 Eustazio di Salonicco contribui in modo significativo a questi
studi.

Nel 1459 Costantinopoli fu presa dai turchi; un grandissimo numero di
profughi dall’oriente emigro verso 1’occidente, portando con sé una gran
mole di manoscritti. Questo accadde fortunatamente in concomitanza con
lo sviluppo dell’'Umanesimo, tra i punti principali del quale c’era lo studio
dei testi antichi.

12



3.3 eta moderna

Nel 1920 si realizzo che era impossibile fare uno [[stemma codicum]] per
Omero perché, gia nel 20, escludendo i frammenti papiracei, c’erano ben
188 manoscritti, e perché non riusciamo a risalire ad un archetipo di Omero.
Spesso i nostri archetipi risalgono al IX secolo d.C., quando a Costantino-
poli il patriarca Fozio si preoccupo che tutti i testi scritti in alfabeto greco
maiuscolo fossero traslitterati in minuscolo; quelli che non furono traslit-
terati, sono andati persi. Per Omero tuttavia non esiste un solo archetipo:
le translitterazioni avvennero in piti luoghi contemporaneamente.

IInostro pit1antico manoscritto capostipite completo dell'Iliade ¢ il Mar-
cianus 454a, presente a Venezia; risale al X secolo d.C., quando Bessarione,
rettore della Biblioteca di Venezia, lo ricevette dall’oriente da Giovanni
Aurispa. I primi manoscritti dell’Odissea sono invece dell’XI secolo d.C.

L'editio princeps dell’lliade ¢ stata stampata nel 1488 a Firenze da De-
metrio Calcondila. Le prime edizioni veneziane, dette aldine dallo stam-
patore Aldo Manuzio, furono ristampate ben tre volte, nel 1504, 1517,
1521, indice questo senza dubbio del gran successo sul pubblico dei poemi
omerici.

Un’edizione critica dell’lliade verra stampata solo nel 1920, edita da
Monroe e Allen di Oxford - da qui il nome oxoniensis attribuito a quell’e-
dizione. L'Odissea fu stampata nel 1919 da Allen.

13



4
( Omero nel Baltico?

Una teoria alternativa sui poemi omerici € stata avanzata recentemente da
uno storico dilettante, Felice Vinci, che ha pubblicato i risultati delle sue
ricerche in un saggio intitolato Omero nel Baltico. Secondo Vinci 'am-
bientazione originale dell'Iliade e dell’Odissea non sarebbe affatto nel Mar
Mediterraneo, come si € sempre creduto, ma nell’Europa settentrionale, in
particolare nel Mar Baltico e lungo la costa atlantica della Norvegia. L'ipo-
tesi di Vinci e periodicamente riproposta nei media e nelle discussioni in
rete, ma € scarsamente considerata presso il mondo accademico.

14



Religione e antropologia in Omero

La religione greca era fortemente ancorata al mito e infatti in Omero si
dispiega tutta la religione olimpica (carattere panellenico).

Secondo alcuni, la religione omerica ha forti caratteri primitivi e reces-
sivi:

e antropomorfismo: gli dei hanno, oltre all’aspetto, anche le passioni
in comune con gli uomini

e zoomorfismo: alcuni dei greci conservano tracce di antichi dei tote-
mici, zoomorfi, nei loro epiteti ferini.

e insufficienza escatologica e mistica: non c’e¢ una cultura dell’aldila e
un contatto diretto con la divinita, fatta eccezione per i culti misterici
(ad esempio il dionisismo)

e insufficienza etica: manca la punizione divina

Secondo W. F. Otto, la religione omerica e il modello piti avanzato che la
mente umana abbia mai concepito, perché scinde 1’essere dall’essere stato.
L'uomo omerico e particolaristico, perché e la somma di parti diverse:

e (soma): il corpo

e (psiche): 'ombra

e (thumos): il centro affettivo
(

e (fren): il centro razionale

15



e (nus): l'intelligenza

L’eroe omerico basa il riconoscimento del proprio valore sullla consi-
derazione che la societa ha di lui. Questa affermazione & vera a tal punto
che alcuni studiosi, in particolare E. Dodds, definiscono tale societa come
societa della vergogna. Infatti non & tanto la colpa oppure il peccato, ma
la vergogna a sancire il decadimento dell’eccellenza dell’eroe, la perdita
della sua condizione di esemplarita. Quindi un eroe diviene modello per
la propria societa nella misura in cui gli vengono riconosciute azioni eroi-
che, mentre in caso queste non gli vengano pit attribuite, decade da essere
modello e sprofonda nella vergogna.

16



6 Ny
( Proemio lliade

Cantami, o dea, l'ira ostinata del Pelide Achille,

1 che fu tanto funesta e reco agli Achei dolori senza fine: spedi gitt ad Ade
in gran numero forti anime di prodi guerrieri, e i loro corpi lasciava la in
balia di cani e uccellacci d’ogni sorta. Veniva cosi compiendosi la volonta
di Zeus,

5 fin da quando si scontrarono a parole e si divisero da nemici I’Atride si-
gnore di uomini e il divino Achille. Ma chi degli dei li spinse a contrastare
con violenza? Fu il figlio di Latona e di Zeus. Era lui in collera con il re
supremo, e fece sorgere per il campo una pestilenza maligna, perivano via
via i combattenti.

10 E la ragione fu che 1’Atride non rendeva onore a Crise la sacerdote. era
venuto, questi, alle celeri navi degli Achei: voleva liberare la sua figlia e si
portava un infinito riscatto Con la mano reggeva le sacre bende di Apollo
arciere, avvolte in cima allo scettro d’oro: e supplicava tutti gli Achei,

15 e in particolare i due Atridi, reggitori di popoli. Diceva: <Atridi, e voi
altri Achei dai buoni schinieri, vi concedano gli dei che hanno le case sul-
I’Olimpo, di distruggere la citta di Priamo e di far felice ritorno in patria.
Ma voi liberatemi la mia cara figlia e accettate i doni qui del riscatto,

20 per rispetto e venerazione verso il figlio di Zeus, Apollo arciere.» Allora
tutti gli altri Achei approvarono acclamando e dicevano di aver riguardo
del sacerdote e di prendere gli splendidi doni. Ma la cosa non garbava, in
fondo, all’Atride Agamennone: anzi lo scacciava via in modo villano e gli
ingiungeva con dure parole:

25 <Bada, vecchio, che non abbia pit a sorprenderti nei pressi delle navi,
né oggi fermo qui ancora, né di ritorno un domani, ti avviso: non ti gio-

17



verebbe lo scettro con la benda del dio. Lei io non la liberero: prima, si,
le verra addosso la vecchiaia la nel nostro palazzo, in Argo, lontano dalla
patria,

30 tra le faccende del telaio e gli incontri nel mio letto. Ma tu vattene!
Non mi irritare, se vuoi tornar sano e salvo.» Cosi parlava: tremo di paura
quel vecchio e ubbidiva all’ordine. Si mosse in silenzio lungo la riva del
mare rumoreggiante: e andava allora in disparte e con fervore rivolgeva,
il vegliardo,prego

35 ad Apollo sovrano, figlio di Latona dalla bella capigliatura. <Ascoltami,
o dio dall’arco d’argento, tu che ami proteggere la citta di Crisa e la santa
Cilla e regni sovrano su Tenedo, o Sminteo, se mai ho coperto di frasche un
luogo sacro che ti fosse caro; o se mai, ricordi, ti ho bruciato grasse cosce
40 di tori e di capre, portami a compimento questo voto: fagli scontare, ai
Danai, le mie lacrime con i tuoi dardi!> Cosi diceva pregando: e I’ascoltd
Febo Apollo. Scese gitu dalle vette dell’Olimpo profondamente sdegnato,
tenendo a tracolla I’arco e la faretra ben chiusa.

45 Tintinnarono i dardi all’omero del dio in collera, al suo primo muoversi:
e camminava scuro, pareva la notte. Si collocava allora distante dalle navi
e scoccO una freccia: un orrendo ronzio venne dall’arco d’argento. Prima
raggiunse i muli e i veloci cani, 50 poi sugli uomini tirava le aguzze frecce
e via via li colpiva. Sempre ardevano roghi di cadaveri - fitti fitti. Per
ben nove giorni sul campo arrivavano i dardi del dio: a 1 decimo, Achille
fece convocare in assemblea I'esercito intero. Gliel’aveva suggerito la dea
dalle candide braccia, Era : 55 si rattristava per i Danai a vederseli mori-
re. Quando si furono adunati, in piedi la in mezzo alzandosi a loro parlo
Achille piede rapido: <Atride, ora siamo ricacciati indietro, non ci resta,
penso, che far ritorno, se pur riusciamo a sfuggire alla morte. 60 Guerra
e peste insieme, lo vedi, uccidono gli Achei. Ma via, su, interroghiamo
qualche indovino o un sacerdote, o anche un interprete di sogni - pure il
sogno, si sa, viene da Zeus. Lui sapra dirci per quale ragione Febo Apollo
si e indignato tanto, se € per dimenticanza di una preghiera che si lagna
o di un sacrificio solenne. 65 Vedremo allora se gradisce 'odore e il fumo
di agnelli e capre senza difetti e vuole allontanare da noi il flagello.» Cosi
parlava e si metteva giti a sedere. E tra loro si alzo Calcante figlio di Te-
store, il migliore senz’altro tra i vati: egli conosceva il presente, il futuro e
il passato, 70 e aveva fatto da guida alle navi degli Achei verso Ilio, grazie
alla sua arte di profeta che gli aveva concesso Febo Apollo. Davanti a loro,
da persona saggia, prese la parola e disse: <Achille, caro a Zeus, tu vuoi
che io spieghi l'ira di Apollo, Iarciere sovrano. 75 Ebbene, io lo dird: ma
tu intendimi bene e giura che mi verrai in soccorso prontamente a parole
e a fatti. Si, faro infuriare, sono ben certo, un uomo che domina da forte

18



su tutti gli Argivi e a lui prestano gli Achei obbedienza. E ben potente,
sappiamo, un re quando va in collera con un uomo da meno: 80 e se pure,
vedete, digerisce i li sul momento la rabbia, poi, anche in seguito, cova
dentro il suo rancore fintanto che non lo sfoga. Tu pensaci e dimmi se sei
deciso a salvaguardarmi.» E a lui rispondeva Achille dai rapidi piedi: <Stai
di buon animo e rivela pure il responso divino che sai. 85 No, te lo assicuro
in nome di Apollo caro a Zeus - e a lui, tu, Calcante, rivolgi le preghiere e
ne manifesti ai Danai i vaticini - No, finché io vivo e ho luce negli occhi qui
sulla terra, nei pressi delle navi ti mettera addosso le mani pesanti: nessu-
no tra tutti i Danai, neppure se tu intendi accennare ad Agamennone, 90
che ora si vanta di essere il primo, senza paragone, degli Achei.» E allora
prendeva coraggio l'indovino irreprensibile e parlava: <Non per una pre-
ghiera, credete, si lagna il dio né per un sacrificio solenne, ma & per via del
sacerdote che Agamennone ha maltrattato, e non gli ha reso libera la figlia
e non ne ha gradito i doni del riscatto. 95 Ecco perché, vedete, il dio arciere
ci diede dolori, e ancora ce ne dara. E non allontanera ve lo dico, dai Danai
la brutta moria, prima che venga restituita a suo padre la giovinetta dai
vividi occhi, senza prezzo, senza riscatto, esi conduca una sacra ecatombe
a Crisa: solo allora forse con suppliche e invocazioni lo placheremo.>

100 Cosi parlava e si metteva git a sedere: e tra loro si alzo 1’eroe Atride,
Agamennone dall’ampio potere. Era torvo: gli si riempivano di rabbia le
viscere tutte nere, i suoi occhi parevano fuoco che splende. Subito rivolse,
con guardatura di minaccia, a Calcante la parola:

105 <Profeta di sventure tu sei! Mai una volta a me hai detto cosa che
m’andasse a genio. Si, sempre ti e caro vaticinare qui dei guai, e una parola
di buon augurio mai finora 'hai pronunciata né fatta avverare. E anche
adesso in mezzo ai Danai, con aria da ispirato, vai cianciando che il dio
arciere proprio per questo, secondo te, fabbrica, a costoro, malanni:

110 perché gli splendidi doni offerti per il riscatto della giovane Criseide
io non ho voluto accettare: certo, io preferisco davvero tenermela con me.
E non ho paura a dire che mi piace pit1 di Clitemnestra, la legittima sposa;
non e inferiore a lei né per maesta di forme e bellezza, né per il buon senso
e ilavori delle sue mani.

115 Ma anche cosi sono disposto a darla indietro, se proprio questo € me-
glio. Voglio, per parte mia, che l'esercito sia salvo e non che perisca. Ma
voi preparate per me qui subito un premio in segno d’onore! Cosi non saro
"unico, io, tra gli Argivi, a restar senza ricompense: non e conveniente. Lo
vedete bene, credo, tutti quanti, che sorta di dono mi va via.»

120 E a lui rispondeva allora il grande Achille dai piedi gagliardi: <Atride
glorioso, il piti avido sei, fra tutti qui, di possedere ricchezze! Dillo tu:
come faranno i magnanimi Achei ad assegnarti un premio? Non ci sono

19



piu da parte, in abbondanza - che noi sappiamo - beni della comunita: ma
le spoglie che portammo via dalle citta distrutte sono gia spartite,

125 e non sarebbe giusto che i soldati le raccogliessero di nuovo. Senti,
tu per ora mandala libera al dio, la ragazza: e gli Achei da parte loro ti
ripagheranno il triplo e il quadruplo, quando Zeus un giorno o l'altro ci
concede di abbattere la citta di Troia dalle solide mura.» Gli rispose allora
il sovrano Agamennone:

130 <No, Achille! Pur con tutta la tua prodezza, non voler derubarmi cosi,
dentro di te! Gia con me non l'avrai vinta: e inutile che tu insista. Ah,
intendi forse che io me ne resti qui, quieto quieto, a mani vuote? e tu
intanto ti terrai il tuo premio? e m’imponi poi di restituirla, la ragazza? E
sta bene, lo faro: se gli Achei m’assegneranno

135 un altro dono d’onore che mi piaccia, di mio gusto, e procurano che sia
di pregi uguali. Se invece non me lo danno, verro io da solo a prendermelo,
il premio: o il tuo o quello di Aiace, o mi menero via di mia mano quello
di Odisseo. E se ne stara la con la sua rabbia chi mi vede arrivare. Ma via,
questa faccenda la potremo trattare anche dopo :

140 ora tiriamo una nave dentro il mare divino: raduniamo i rematori che
ci vogliono, imbarchiamo 1’ecatombe e facciamo salire anche la Criseide
dalle belle guance! E capo della spedizione sia un uomo di senno, o Aiace
o Idomeneo o Odisseo:

145 oppure tu, Pelide, che sei il piti tremendo fra tutti quanti i guerrieri.
Cosi ci placherai il dio arciere compiendo i sacrifici.» E a lui, guardandolo
torvo, diceva Achille dai rapidi piedi: «Ah, un uomo vestito di spudora-
tezza sei tu, che pensi solo al tuo interesse. Come fara, mi chiedo, uno
degli Achei a ubbidire volentieri ai tuoi ordini,

150 mettersi in marcia per una spedizione militare e battersi da prode con-
tro guerrieri nemici? Quanto a me, sapete, non venni qui a battagliare
contro i Troiani valorosi: essi non hanno, nei miei riguardi, colpe. Mai una
volta, vedete, razziarono le mie mandrie di bovini e cavalli né a Ftia, la
nella mia terra dalle larghe zolle, nutrice di eroi

155 mai saccheggiarono i raccolti e a dir il vero, ci sono monti ombrosi e la
distesa sonora del mare. Ma dietro a te, o grande spudorato, siamo venuti,
noi qui, per i tuoi comodi, cercando un risarcimento da parte dei Troiani
per Menelao e per te, faccia di cane. Ma di questo non ti dai pensiero né ti
curi!

160 E poi minacci - e il colmo - di portarmi via, proprio tu, il mio premio,
quando sopportai, per averlo, tanti travagli, e a me 1’assegnarono i figli
degli Achei. E del resto non ho mai un dono uguale a te, ogni volta che
gli Achei distruggono qualche popolosa citta dei Troiani. Eppure la parte
maggiore dei tanti scontri in battaglia

20



165 la sostengono le mie braccia. E quando viene il momento di spartire
la preda, per te, ecco, il premio ¢ molto pit grande: io invece ne ho uno
piccolo si ma caro, e con quello me ne torno verso le navi stanco di combat-
tere. Ora cosi me ne andro a Ftia perché, vedo, € molto meglio far ritorno
a casa con le navi: e neanche intendo restar qui

170 senza onore ad ammucchiare per te beni e ricchezze.» Gli rispose allora
Agamennone signore di guerrieri: <Scappa pure, se hai voglia! Io non ti
supplico davvero di restare per amor mio. Accanto a me, si, rimangono gli
altri che mi renderanno i dovuti onori - e avanti a tutti il provvido Zeus.
175 11 pitt odioso, te lo dico, tu mi sei tra i re nutriti da Zeus: sempre ti
e cara la lotta, sempre ti sono care guerre e battaglie. E se poi sei molto
gagliardo, e stato un dio, certo, a farti questo dono. Ma vattene a casa con
le tue navi e i tuoi compagni d’armi, a comandare sui Mirmidoni! Di te,
vedi, non mi curo,

180 e non mi do pensiero del tuo rancore. Anzi ti voglio fare qui una minac-
cia: come mi porta via, Febo Apollo, la Criseide e io la fardo accompagnare
con una mia nave e miei uomini - ma mi prendo Briseide dalla guancia
graziosa andando io stesso alla tenda, il tuo dono, si, che tu sappia

185 Cosi saprai quanto sono pitt potente di te: e anche qualchedun altro
avra ben paura a credersi mio uguale e a mettersi di fronte a me da pari a
pari.» Cosi parlava. E al Pelide venne dolore: e fu incerto, 1i per 1i, il suo
cuore dentro il petto villoso fu incerto tra due: sfilare dal fianco la spada
tagliente

190 e far indietreggiare loro la e poi uccidere 1’Atride, o se frenare la collera
e contenere il suo impulso. Mentre questo agitava nell’anima e in cuore
ed estraeva dal fodero la grossa spada, ecco arrivo Atena dal cielo: I'aveva
mandata giti la dea dalle candide braccia Era,

195 che voleva bene a tutti e due nello stesso modo e si curava di loro. Si
fermo dietro a lui e lo prese, il Pelide, per la bionda chioma: a lui solo
appariva, nessuno degli altri la scorgeva. Fu scosso, Achille, da stupore
e si volto indietro: subito riconobbe Pallade Atena. Terribili i suoi occhi
balenarono:

200 e a lei rivolgeva parole fugaci: «Come mai sei venuta qui ancora, o
figlia di Zeus egioco? A vedere I'arroganza senza misura di Agamennone
I’Atride? Ma una cosa ti voglio dire e si avverera, penso: con le sue prepo-
tenze ben presto, una volta o l'altra, ci lascia la vita.»

205 E a lui rispose la dea dagli occhi lucenti, Atena: <Sono venuta qui a
placare il tuo sdegno, se mi vuoi dar retta: dal cielo sono giunta. Mi mando
giti la dea Era candido braccio che vuol bene a tutt’e due nello stesso modo
e si cura di voi. Ma via, desisti dal fare una zuffa, non tirar fuori la spada!
210 A parole, si, rinfacciagli ingiuriosamente quanto succedera qui sen-

21



z’altro. Una cosa poi voglio dire e si avverera di certo: un giorno saranno
a tua disposizione magnifici doni, tre volte tanti, per via della prepotenza
di oggi. Tu ora frenati e dai retta a noi!> Le rispondeva Achille dai rapidi
piedi:

215 <Devo proprio, o dea, seguire la parola di voi due, anche se sono
furibondo. Cosi, credo, & meglio. Chi ubbidisce agli dei, sempre loro l'a-
scoltano in tutto.» Disse: e sull'impugnatura a fregi d’argento trattenne la
pesante mano, ricaccio dentro il fodero la grossa spada e non disubbidi
220 all’ordine di Atena. E gia lei se n’era andata all’Olimpo, nella casa di
Zeus egioco, in mezzo agli altri dei.

22



Bibliografia

[1] www.wikipedia.it

[2] latine.studentville.it

23




